
Aufklärung und Kritik 4/2025 217

Prof. Dr. Thomas Bohrer (Kulmbach)

Wie gegen Desinformation kämpfen?
Adonisgärtchen gegen Algorithmen – Platon, Aufklärung als Prozess und der

Kampf um Wahrheit

Stimmen die Namen und Begriffe nicht, so ist die Sprache konfus. Ist die Sprache
konfus, so entstehen Unordnung und Misserfolg. Gibt es Unordnung und Misser-
folg, so geraten Anstand und gute Sitten in Verfall. Sind Anstand und gute Sitten
infrage gestellt, so gibt es keine gerechten Strafen mehr. Gibt es keine gerechten
Strafen mehr, so weiß das Volk nicht mehr, was es tun und was es lassen soll.“1

Konfuzius (551-479 v.Chr.)

In einer Zeit, in der Desinformation zu-
nehmend die öffentliche Diskussion prägt
und die Grenzen zwischen Wahrheit und
Fiktion verschwimmen, stellt sich die Fra-
ge, wie Aufklärung in unserer Gegenwart
verstanden und praktiziert werden kann.
Dieser Essay zielt darauf ab, den Begriff
der Aufklärung mit einer klassischen Me-
thode neu zu denken2  – nicht als abge-
schlossenes historisches Phänomen, son-
dern als einen fortlaufenden Prozess, der
in Wissenschaft, Bildung, sozialen Medi-
en und im Alltagsbewusstsein aktiv ver-
ankert ist. Denn gerade in unserer Gegen-
wart stellt sich dringender denn je die Fra-
ge, wie man gegen Desinformation und
Manipulation kämpfen und gleichzeitig die
Ideale der Aufklärung und der Mündig-
keit des Menschen wahren kann. Dies ge-
schieht vor dem Hintergrund des Aufkom-
mens völlig neuer Machtkonzentrationen
von ökonomischer, politischer und me-
dialer Art in den Händen weniger Men-
schen,3  die einen Großangriff auf die Un-
abhängigkeit der Medien, der Wissen-
schaft, der Bildungseinrichtungen und die
Demokratie gestartet haben. Dadurch kommt
es zu einer kompletten Verschiebung der
öffentlichen Wahrnehmung und zur Ver-
wandlung unseres geistigen Horizonts.
Man mag die Aufklärung als eine längst
vergangene Epoche betrachten, man mag

ihr Zeitalter als überholt betrachten, als
große Erzählung neben anderen (wie das
Christentum oder den Marxismus),4  man
mag sie als vergangenen Zustand betrach-
ten oder als Herrschaftsinstrument: Die
Ideen der Aufklärung, die des Ausgangs
des Menschen aus seiner selbstverschul-
deten Unmündigkeit und Freiheit, sich
dadurch von einer Fremdbestimmung zu
lösen, sind heute so aktuell wie nie zuvor.
Die Ideale der Aufklärung sollen hier nicht
wiedergegeben oder einfach auf die Ge-
genwart übertragen werden. Dieser Essay
schlägt einen anderen Weg vor: Aufklä-
rung heute ist aufklären als Prozess, ein
aktives Tun, das auf ein selbstbestimmtes
Denken und ein auf die Gemeinschaft al-
ler Menschen abzielendes erweitertes Den-
ken und demzufolge einem universellen
Anspruch beruht. Die Ideen der Aufklä-
rung sind hierfür wesentlich, sie werden
allerdings nicht statisch oder einfach als
Apell postuliert, sondern ergänzt durch
eine Dynamik des eigenen Denkens, das
die heutige Zeit einer Kritik unterwirft und
diese als Anlass dafür nimmt, durch not-
wendige Reformen und Bildungsmaßah-
men eine Änderung einzuleiten. Dies kann
nur durch einen Common Sense gesche-
hen, dadurch, dass wir uns in die Stelle
des Anderen hineinversetzen und uns klar
werden über das egalitäre Prinzip, das uns



Aufklärung und Kritik 4/2025218

alle Menschen verbindet und auf dem
Prinzip der Menschenwürde beruht.5

Die Verbreitung von Desinformationen ist
nicht neu, doch die digitalen Medien und
ihre Algorithmen haben ihre Reichweite
und Geschwindigkeit exponentiell erhöht.
Grundlegend ist die Bedeutung der Spra-
che für die Begriffsklärung, wenn diese
unterbleibt, dann verfällt stufenweise zu-
nehmend die gesamte soziale Ordnung,
wie aus dem Eingangszitat hervorgeht.
Studien zeigen, dass Menschen, die ana-
lytisch denken, weniger anfällig für Des-
information sind als solche, die sich auf
ihre Intuition verlassen. Diese Erkenntnis
unterstreicht die Bedeutung von Medien-
kompetenz und kritischem Denken als
Schutzmechanismen gegen Desinformati-
on und daraus folgender Manipulation.6

Wir müssen uns vor diesem Hintergrund
mit einer Denkrichtung auseinandersetzen,
die in Folge einer rein biologistischen Be-
trachtungsweise persönliche Freiheit nur
noch als eine bloße Illusion beschreibt und
das Handeln des Menschen ausschließ-
lich durch seine genetische Ausstattung mit
angeborenen Verhaltensmustern oder phy-
siologische Hirnaktivitäten determiniert sieht
und diese Auffassung im Zeitalter der Digi-
taltechnologie für ganze Gesellschaften über-
nimmt. Es ist dann völlig sinnlos, noch
von einem moralischen Handeln des Men-
schen zu sprechen: Es gibt hier keine Frei-
heit, also kann es auch keine Moral ge-
ben, dann besitzt der Mensch aber auch
keine Würde mehr.7  Damit wird das Sub-
jekt und das Individuum eliminiert, der
Mensch wird Objekt, ein bloßer Fall oder
eine digital abbildbare Nummer.
In diesem Essay soll ein zeitgemäßer Zugang
zum Begriff der Aufklärung entwickelt
werden – nicht im Sinne einer historischen
Rückschau oder eines Epochenideals, son-

dern als systematischer, universell gülti-
ger Denkprozess, der im Hier und Jetzt
wirksam ist. Es geht nicht um eine empiri-
sche, positivistische, sprachanalytische oder
formale logische Annäherung, sondern um
eine begriffliche Neubestimmung, die den
Anspruch der Aufklärung als geistige Orien-
tierung und gesellschaftliche Praxis ernst
nimmt. Gegen die weit verbreitete Skep-
sis, dass Aufklärung heute nur noch his-
torisch unbedeutend oder im Praktischen
längst an ihre Grenzen gestoßen sei, wird
hier die These vorgetragen und begründet,
dass es sehr wohl möglich und notwen-
dig ist, einen normativen Idealismus der
Aufklärung als Prozess, und nicht als his-
torisches Phänomen aufrechtzuerhalten –
und zwar konkret: in der Wissenschaft, in
schulischer und beruflicher Bildung, in
sozialen Medien und im Alltagsbewusstsein
und in unserem eigenen Denken.
Dabei wird insbesondere auf die konstitu-
tive Bedeutung der freien öffentlichen Mei-
nung und von Bildungsmaßnahmen hinge-
wiesen, ohne die weder Kritik noch Selbst-
korrektur in pluralistischen Gesellschaften
möglich wären. Aufklären als Prozess, wie
sie hier verstanden wird, ist eine vernunft-
orientierte, universell gültige kämpferische
Idee, die ethisch fundiert ist: Sie verlangt
nach einer Moraltheorie, die Freiheit und
Mündigkeit des Subjekts ebenso ernst
nimmt wie dessen soziale Eingebunden-
heit. Aufklärung als Antwort auf Desin-
formation bedeutet daher nicht nur Falsch-
behauptungen zu entlarven, sondern auch
die Bedingungen für eine vernünftige, ver-
antwortliche Urteilsbildung in der Öffent-
lichkeit und Bildungsmaßnahmen unter den
Bedingungen der Digitalisierung, der So-
cial Media und den jüngsten Machtkon-
zentrationen von marktbeherrschenden
Digitalkonzernen und politischen Macht-



Aufklärung und Kritik 4/2025 219

habern neu zu denken und aktiv zu gestal-
ten. Ausgehend von Kant, Habermas und
Foucault schlägt dieser Essay eine Me-
thode vor, die diese philosophischen An-
sätze bündelt und auf unsere Gegenwart
überträgt: Platons Adonisgärtchen.

Aufklärung als Prozess – Denkprozess
statt Epochenideal
Wenn wir Aufklärung als offenen, fortlau-
fenden Prozess neu erarbeiten – im Kon-
trast zur Vorstellung des Zeitalters der
Aufklärung als abgeschlossene Epoche
des 18. Jahrhunderts in Europa – können
wir sowohl direkt an die Gegenwart an-
knüpfen als auch einen kritischen Beitrag
zur Debatte über Wissen, Macht und In-
formation leisten.
Der Begriff der Aufklärung wird häufig nur
noch als historische Größe behandelt –
als geistige Blütezeit des 18. Jahrhunderts,
als Zeitalter der Vernunft, das die Mensch-
heit ein für alle Mal aus der Unmündigkeit
geführt habe. Doch dieser rückblickende,
idealisierte Zugriff auf die Aufklärung birgt
eine Gefahr: Er entzieht ihr ihre Aktualität
und macht sie zu einem abgeschlossenen
Kapitel der Vergangenheit. Man könnte so
den Eindruck gewinnen, dass die Ideen
der Aufklärung gescheitert seien.
Demgegenüber gilt es, anknüpfend an die
damaligen Denker selbst, Aufklärung als
fortdauernden Prozess zu verstehen – als
kritische Praxis, die niemals vollendet ist
und stets neu errungen werden muss. In
einer Gegenwart, die von Desinformation,
digitalen Echokammern und gezielter Ma-
nipulation geprägt ist, zeigt sich mehr denn
je: Aufklärung ist nicht etwas, das wir ha-
ben, sondern etwas, das wir aktiv tun
müssen. Kritisches Denken ist ihr zentra-
les Werkzeug.

So verstanden ist Aufklärung nicht nur ein
Gegenmodell zur Unmündigkeit, sondern
ein wirksames Gegenmittel zur Desinfor-
mation. Sie verlangt weder blinden Fort-
schrittsglauben noch elitäres Expertentum,
sondern die Bereitschaft, selbst zu denken
– und anderen genau das auch zuzutrauen.8

Aufklärung als Prozess: Historische
Wurzeln und aktuelle Relevanz
Im 18. Jahrhundert verstand sich Aufklä-
rung vor allen in Europa als ein Epochen-
bruch, der den Menschen aus der Bevor-
mundung durch Kirche und Adel führen
sollte. Doch bleibt die Frage: Was bedeu-
tet Aufklärung heute? Drei besonders re-
levante Ansätze der Philosophie, die Auf-
klärung als Prozess aus heutiger Sicht stüt-
zen können, sollen hier als Ansätze ge-
nannt werden:

1. Immanuel Kant: Aufklärung als Aus-
gang aus selbstverschuldeter Unmündig-
keit
In seinem berühmten Text Beantwortung
der Frage: Was ist Aufklärung?9  defi-
niert Kant Aufklärung als den Ausgang
des Menschen aus seiner selbstverschul-
deten Unmündigkeit. Für ihn ist der Ge-
brauch der eigenen Vernunft das entschei-
dende Mittel zur Emanzipation. Dieser
Denkansatz ist bis heute grundlegend:
Aufklärung wird von ihm als individueller
Prozess des Selbstdenkens gefasst – nicht
als abgeschlossener Zustand, sondern als
fortdauernde Aufgabe.
Kants Ideal verlangt von jedem Einzelnen,
Informationen nicht passiv zu konsumie-
ren, sondern aktiv zu reflektieren – eine
Haltung, die im Zeitalter von Algorithmen
und Kommunikation mit viraler Verbrei-
tungsgeschwindigkeit in den digitalen
Medien mehr denn je notwendig ist.



Aufklärung und Kritik 4/2025220

2. Jürgen Habermas: Aufklärung als
kommunikatives Handeln
Jürgen Habermas erweitert den kantischen
Ansatz um eine soziale Dimension. In Er-
kenntnis und Interesse10  und Theorie des
kommunikativen Handelns11  versteht er
Aufklärung nicht nur als individuelles Den-
ken, sondern als Prozess rationaler Ver-
ständigung in der Öffentlichkeit. Wahre
Aufklärung erfordert eine herrschaftsfreie
Kommunikation, in der Argumente zäh-
len, nicht Machtverhältnisse.
In Zeiten von Desinformation und mani-
pulativer Kommunikation in sozialen Me-
dien sind diese Habermasschen Ideale
herausgefordert wie nie zuvor, aber umso
wichtiger als Orientierung. Sie fordern
offene Diskurse, transparente Algorithmen
und eine mediale Infrastruktur, die Teilha-
be und kritische Öffentlichkeit ermöglicht.

3. Michel Foucault: Aufklärung als kri-
tische Haltung gegenüber Macht
Michel Foucault erarbeitet in seinem spä-
ten Werk Was ist Aufklärung?12  eine
machtanalytische Wendung des Aufklärungs-
begriffs. Für ihn ist Aufklärung keine his-
torische Epoche, sondern eine kritische Hal-
tung – eine Praxis der Selbstbefragung und
der Analyse der Bedingungen, unter denen
wir denken und handeln. Foucaults Blick
richtet sich auf die diskursiven und institu-
tionellen Machtverhältnisse, die unser Wis-
sen und unsere Wahrheit produzieren.
Foucaults Ansatz ist besonders hilfreich,
um moderne Formen von Wahrheitspro-
duktion – zum Beispiel durch Tech-Kon-
zerne, Regierungen oder Medien – kritisch
zu untersuchen. Wer bestimmt, was als
Desinformation oder gar Wahrheit und
Lüge gilt? Und wer profitiert von der Ver-
breitung bestimmter Narrative und welche
Algorithmen werden dafür eingesetzt?13

Aus diesen drei Linien lässt sich zeitge-
mäß ein dreifacher Anspruch an eine Auf-
klärung – also aufklären als Prozess for-
mulieren:

– Individuell vom Subjekt aus ge-
dacht: Immanuel Kant begründet das
Subjekt der Vernunft selbst und fordert
den Mut zum eigenen Denken und zur
Reflexion von Gründen.
– Kommunikativ im Austausch mit
Anderen: Jürgen Habermas weist auf
die fundamentale Bedeutung demokra-
tischer Diskurse und transparenter In-
formationsräume hin.
– Machtkritisch zu Diskursen der Ge-
genwart: Michel Foucault analysiert
und hinterfragt systematisch die öko-
nomischen, gesellschaftlichen und po-
litischen Mächte, die hinter der Verbrei-
tung von Wahrheitsregimen und Infor-
mationen stehen und die Grenzen un-
seres Denkens und geistigen Horizonts
bestimmen.14

Wie können wir nun heute diese drei An-
sätze in der Praxis zunächst als Prozess
anhand von konkreten Beispielen anwen-
den und welches besondere Werkzeug,
welche Methode kann uns dann die Phi-
losophie hierfür nachhaltig zur Verfügung
stellen, um unsere Leitfrage zu beantworten?

Aufklärung – aufklären als Prozess als
Gegenmittel zur Desinformation
Aufklärung im digitalen Zeitalter muss
schneller und präventiver werden. Ein Bei-
spiel hierfür sei genannt: Das Konzept des
Prebunking – die frühzeitige Aufklärung
über Manipulationstechniken – hat sich als
wirksam erwiesen. Ein Beispiel dafür ist
die ukrainische Reaktion auf Deepfake-
Videos zu Beginn des Krieges, bei denen
die Bevölkerung durch frühzeitige War-



Aufklärung und Kritik 4/2025 221

nungen in die Lage versetzt wurde, Falsch-
informationen zu erkennen und einzuord-
nen. Aktuelle Beispiele im Lichte dieser
Theorie:

– Initiativen zu Medienbildung in Schu-
len: Kantischer Impuls, (junge) Men-
schen zum kritischen Denken zu befä-
higen und ihnen Urteilsfähigkeit zuzu-
trauen, beziehungsweise sie vor der sucht-
machenden Wirkung der digitalen Me-
dien zu schützen.15

– Aufklärung über Manipulationstech-
niken gegen Desinformation (z.B. Ukra-
ine, EU-Kampagnen): Praktischer Aus-
druck Habermasscher Diskursprinzipi-
en – informiertes Publikum soll Desin-
formation selbst erkennen können.16

– Fragen nach der unsichtbaren Macht,
die Aufmerksamkeit lenkt und Diskur-
se strukturiert (wie sie Foucault auch
für unsere Gegenwart sehen würde):
TikTok- oder X-Algorithmen und Fil-
terblasen, generiert durch Techniken der
künstlichen Intelligenz.17

All diesen Beispielen liegt das Selbstver-
ständnis der Aufklärung als innere Frei-
heit und damit Gedankenfreiheit zugrun-
de, aber es steckt noch etwas ganz ande-
res dahinter: Der Aufklärungsphilosoph
Moses Mendelsohn betont die wesentli-
che Bedeutung der Bildung, die aus Kul-
tur und Aufklärung besteht: Aufklärung
und Bildung gehören ganz wesentlich zu-
sammen. Aufklärung und Kultur schütz-
ten sich in Folge gegenseitig:
„Wo theoretische Aufklärung und prak-
tische Kultur mit gleichen Schritten fort-
gehen, da helfen sie sich gegenseitig und
schützen sich vor ihrer Zerstörung. Wenn
sie jedoch immer weiter auseinandertre-
ten, drohen beide von innen heraus in

ihr Gegenteil umzuschlagen und miss-
braucht werden zu können.“18

Wie können wir nun diese exemplarisch
aufgeführten Maßnahmen und den leiden-
schaftlichen Appell von Moses Mendel-
sohn konkret und systematisch in die Pra-
xis übersetzen? Gibt es hierfür ein Werk-
zeug?

Eine nachhaltige philosophische Me-
thode: Platons Adonisgärtchen
Da wir die Wahrheit nicht einfach schrift-
lich fixieren können, sondern immer nur
zu ihr auf dem Weg sind und zu ihr hin-
führen können, schlägt Platon (428-348
v.Chr.) die Methode der Adonisgärt-
chen19  vor. Was bedeutet das? Im anti-
ken Griechenland wurden im Frühling in
verschiedenen Tonschalen, gefüllt mit un-
terschiedlicher Erde, verschiedene Samen
(zum Beispiel Getreide) ausgesät. Diese
Schalen wurden warm, feucht und im küh-
len Halbschatten des eigenen Hauses ge-
halten. Die Saat, die als erstes keimte,
diente dann als Grundlage für die große
Aussaat auf den Feldern. Platon überträgt
dieses Prinzip auf seine philosophischen
Dialoge: Er bietet viele Gespräche auf un-
terschiedlichen Schwierigkeitsstufen an –
für Anfänger, Fortgeschrittene und Erfah-
rene. Dabei wird immer auf das intellektu-
elle Niveau der Schüler Rücksicht genom-
men, was sich nur im Dialog verstehen
und erkennen lässt. Bücher können das
nach Platons Ansicht nicht leisten, wie er
in seinem 7. Brief und im Dialog „Phaid-
ros“ betont.20

Diese Methode begleitete Platon sein Le-
ben lang und steht für das konkrete ge-
meinsame Philosophieren im kleinen Kreis.
Seine Reisen nach Syrakus bilden dazu
einen deutlichen Gegensatz: Dort schei-



Aufklärung und Kritik 4/2025222

terten seine Versuche, die Herrscher durch
Belehrung zu überzeugen. Diese Fürsten
waren kaum bereit, sich auf langwierige
Gespräche einzulassen, in denen es dar-
um ging, politische Lösungen zu finden,
ohne ihre eigenen Interessen zu verfolgen.
Die sozialen und machtpolitischen Unter-
schiede waren einfach zu groß.
Im übertragenen Sinne lässt sich daraus
auch die Funktion der Philosophie ablei-
ten – zumindest, wenn man darunter das
Erarbeiten von Argumenten versteht: In kon-
kreten sozialen und politischen Fragen gibt
es so viele finanzielle, wirtschaftliche, ver-
waltungstechnische und juristische Aspek-
te, die ein Einzelner kaum überblicken kann.
Deshalb ist es sinnvoll, gemeinsam mit
anderen seine Meinung einzubringen und
sich von Fachleuten beraten zu lassen. Heu-
te erschweren zudem die durch soziale
Medien geförderten intellektuellen Verhal-
tensweisen ein echtes philosophisches Ge-
spräch: Statt einer freudigen Einsicht in
Zusammenhänge geht es oft nur noch ums
Sammeln von Informationen, um daraus
berufliche oder finanzielle Vorteile zu zie-
hen. Dieses „Aufschnappen“ von Wissen
ist stets zweckgebunden und funktional,
verliert dabei aber die Freude am reinen
Einsehen – also am Wissen als Selbstzweck.
Bereits Aristoteles sagt im ersten Satz sei-
nes Werkes der Metaphysik: Alle Men-
schen streben ihrer Natur nach zu wis-
sen, nicht nach Wissen (wie noch immer
falsch übersetzt wird).21  Gerade diese Selbst-
zweckhaftigkeit des Wissensstrebens – die
Uneigennützigkeit des Einsehens – ist das,
was den Menschen von Tieren unterschei-
det und seine wahre Natur ausmacht.
Die Methode der Adonisgärtchen verei-
nigt nun über die Schriftkritik hinaus im
übertragenen Sinne unsere drei bereits
genannten Ansätze in sich: In der Gestalt

des Sokrates als Protagonisten der plato-
nischen Dialoge zeigt sich zum einen der
Mut zum Selbstdenken und der Gebrauch
der eigenen Vernunft, so wie es Kant for-
derte. Sokrates war ein Meisterdenker, der
nicht im stillen Kämmerchen vor sich hin
sinnierte, sondern im Gegenteil gezielt die
Öffentlichkeit suchte und auf dem Markt-
platz von Athen fremde Menschen jeder
sozialen Schicht ansprach. So konnte er
seine Gesprächspartner dazu bringen, Irr-
tümer und Fehlansichten selbst zu erken-
nen und ihnen zu begegnen. In der Dia-
logform, die Platon anwendet, und die er
Sokrates mit seinen Gesprächspartnern
und Schülern führen ließ, kommt damit
zum anderen die soziale Dimension als
Prozess rationaler Verständigung und herr-
schaftsfreie Kommunikation in der Öffent-
lichkeit zum Tragen, wie wir es von Jürgen
Habermas lernen können. Und in den Syra-
kusreisen Platons, die gescheitert sind – er
wurde dabei unmittelbar mit dem Tode
bedroht und sogar kurzzeitig versklavt22

– erkennen wir nicht nur ein Scheitern, das
menschlich ist, sondern darüber hinaus un-
seren dritten Aspekt: Die kritische Haltung
als Praxis der Selbstbefragung und der
Analyse der Bedingungen, unter denen
gedacht und gehandelt wird. Platon ging
in übertragener Weise wie Foucault den
diskursiven und institutionellen Machtver-
hältnisse nach, die Wissen und Wahrheit
produzieren und leitete daraus unmittel-
bare persönliche Konsequenzen für sein
Handeln ab. Selbst heute nach 2500 Jah-
ren sind seine Ideen noch aktuell.
Die Methode der Adonisgärtchen stellt
aufbauend auf diese Interpretation eine
wirksame Maßnahme der Philosophie für
unsere Thematik dar. Hier tritt einerseits der
dargestellte mehrdimensionale Prozessge-
danke zu Tage, und zwar ganz zu anfangs



Aufklärung und Kritik 4/2025 223

– in der Aussaat der Vernunft und im
nachfolgenden (Auf-)Keimen einer Idee
aus dem Verborgenen und Dunklen. Hier
ist aber andererseits auch ein pädagogi-
scher Aspekt beinhaltet, nämlich die Pfle-
ge zu Beginn, bevor die zarten Saatpflanzen
(zum Beispiel Getreide) ausgesetzt wer-
den, dann allein reifen und der Blick in
die Zukunft – aus einem einzigen Getreide-
korn kann dann ein Getreidefeld werden.
Es erinnert jedoch auch an den Lebens-
trieb als Bildungsbegriff von Wilhelm von
Humboldt, den er aus der Biologie ins
Kulturelle übernommen hat. Wilhelm von
Humboldt hat daraus seine Lehren gezo-
gen: Einerseits müssen bestimmte Rah-
menbedingungen (Regeln, Empfehlungen,
Gesetze) geschaffen werde, andererseits
muss das, was man für die Bildung errei-
chen will, auch auf die Adressaten und
deren Zeit zugeschnitten sein. Dieser Pro-
zess ist nicht im Alleingang möglich, er
bedarf immer des Anderen und der Ge-
sellschaft und ist damit intersubjektiv ge-
neriert. Dafür haben wir die Methode der
Adonisgärtchen. Sie werden weiter aus-
gesät!

Fazit
Aufklärung ist kein abgeschlossenes Ka-
pitel der Geschichte, sondern ein fortlau-
fender, widerständiger Prozess – ein akti-
ves Tun inmitten gegenwärtiger Heraus-
forderungen, das kritisches Denken, mora-
lische Urteilsfähigkeit und gesellschaftli-
che Verantwortung im digitalen Zeitalter
nicht nur fordert, sondern auch begrün-
det. Angesichts einer wachsenden Flut
von Desinformationen und sich verdich-
tender Machtkonzentrationen kommt der
philosophischen Reflexion nicht nur im
Alltagbewusstsein, sondern auch in den
Medien, der Gesellschaft und der Bildung

eine zentrale Rolle zu: Sie hilft, Begriffe
zu klären, Manipulation zu erkennen und
individuelle wie kollektive Mündigkeit zu
fördern. Platons Methode der Adonisgärt-
chen steht dabei sinnbildlich für eine dia-
logische, differenzierte und nachhaltige
Kultur des Denkens – eine Saat der Ver-
nunft, die gepflegt werden muss, um auf-
zukeimen, nicht nur im Dialog mit Ande-
ren, sondern auch als Metapher für eine
nachhaltige Bildung und deren Ideale vor
dem Hintergrund der individuellen Frei-
heit und der Menschenwürde. Aufklärung
als Prozess bedeutet in diesem Sinne nicht
nur, Irrtümer zu entlarven, sondern Bedin-
gungen für Orientierung, innere und äuße-
re Freiheit und Menschenwürde nachhal-
tig zu gestalten – in Bildung, Öffentlich-
keit, dem Alltagsbewusstsein und im ei-
genen Denken – gerade in unserer Zeit.
Aufklärung ist damit eine universelle Idee
als widerständiger, kritischer Prozess des
Denkens: Mögen die Zeiten noch so dunkel
sein, es ist Charakteristikum der Adonis-
gärtchen gerade dann ausgesät zu werden.
Die Folgen sind vielleicht nicht sofort
sichtbar – aus einem Apfelkern kann den-
noch ein blühender Obstgarten werden.

Anmerkungen:
1 Konfuzius: Gespräche (Lun yu). Übersetzt und
herausgegeben von Ralf Moritz. Stuttgart, Reclam,
2010.
2 Siehe dazu auch: Bohrer, T.: Denken, Digital-
technologie und die Beantwortung der Frage:
Was ist Aufklärung im 21. Jahrhundert? In: Auf-
klärung und Kritik, Zeitschrift für freies Denken und
humanistische Philosophie, herausgegeben von der
Gesellschaft für kritische Philosophie Nürnberg,
Ausgabe 2025, S. 64-75.
3 Auf diese neue Definition von Macht weist der
Medientheoretiker Bernhard Pörkensen (Universi-
tät Tübingen) zu Recht hin, z.B. in: Digital Fever.
Taming the Big Business of Disinformation. Pal-
grave Macmillan, 2022.



Aufklärung und Kritik 4/2025224

4 Lyotard, J.-F.: La condition postmoderne: Rap-
port sur le savoir. Paris, Éditions de Minuit.
Deutsch: Lyotard, Jean-François. 1982. Das post-
moderne Wissen: Ein Bericht. Übersetzt von Pe-
ter Engelmann. Wien, Passagen Verlag, 1979.
5 Wagner, H.: Die Würde des Menschen. Wesen
und Normfunktion. Würzburg, Königshausen und
Neumann, 1992.
6 Pennycook, Gordon & Rand, David G.: The Im-
plied Truth Effect: Attaching Warnings to a Sub-
set of Fake News Stories Increases Perceived
Accuracy of Stories Without Warnings. Manage-
ment Science, 2018, 66(11), 4944-4957.
7 Skinner, B.F.: Jenseits von Freiheit und Würde.
Übersetzt von Hans L. Ewald. Reinbek, Rowohlt,
1971.
8 Zur Rolle des Selbstdenkens im Kontext der Phi-
losophie siehe auch: Wagner, H.: Philosophie und
Reflexion. 1959. Hrsg. Bernward Grünewald. Neu-
ausgabe 2013, Paderborn, Ferdinand Schöningh.
9 Kant, I: Beantwortung der Frage: Was ist Auf-
klärung? Berlinische Monatsschrift, Dezember
1784: S. 481-494.
10 Habermas, J.: Erkenntnis und Interesse. Frank-
furt am Main, Suhrkamp, 1968.
11 Habermas, J.: Theorie des kommunikativen
Handelns. 2 Bände. Frankfurt am Main, Suhrkamp,
1981.
12 Foucault, M.: Was ist Aufklärung?, in: Dits et
écrits, Bd. 4, 1980-1988, hrsg. von Daniel Defert
und François Ewald. Frankfurt am Main, Suhrkamp,
2005, 695-706.
13 Zuboff, S.: Das Zeitalter des Überwachungs-
kapitalismus: Kampf um eine menschliche Zu-
kunft an der neuen Grenze der Machtt. Frankfurt
am Main: Campus Verlag, 2018 (Original erschie-
nen 2019).
14 Zuboff, S., a.a.O..
15 Wolf, M.: Reader, Come Home: The Reading
Brain in a Digital World. Harper, HarperCollins-
Publishers, 2018.
16 Siehe auch die EU Initiative Klicksafe https://
www.klicksafe.de
17 Zuboff, S. a.a.O.
18 Zitiert nach Geier, M.: Aufklärung: Das euro-
päische Projekt. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.
S. 217, 2012.
19 Siehe dazu: Szlezák, T.A.: Platon: Meisterden-
ker der Antike. München: C.H. Beck, 2021.
20 Szlezák, T. A., a.a.O.

21 Auf diesen Sachverhalt hat hingewiesen:Königs-
hausen, J.-H.:. Beiträge zu Aristoteles’ Erkennt-
nislehre und Metaphysik. Habilitationsschrift, Uni-
versität Würzburg; zugleich Elementa 35. Würzburg:
Königshausen & Neumann, 1983.
22 Szlezák, T.A., a.a.O.

Zum Autor:
Prof. Dr. Thomas Bohrer, M.A., M.M.,
Thoraxchirurg am Klinikum Kulmbach,
Leiter des Philosophicums an der Univer-
sität Würzburg.


